Lectio Divina — Aufstrebendes Christentum 01 - Lk 11,45-50 (Kamm.)

These 1: ,,Jesus ist eher ein Vorbild firs
Leben als ein Objekt der Anbetung”
Frommer Schein

45 ,Lehrer,” rief einer der Schriftgelehrten dazwischen, , damit be-

'//

schimpfst du auch uns

'//

46 ,Ja, ich warne auch euch, ihr Schriftgelehrten!” erwiderte Jesus.
,Ihr biirdet den Menschen unertragliche Lasten auf, aber selbst riithrt ihr
sie mit keinem Finger an. 47 Wehe euch! Ihr baut Denkmiéiler fiir die Pro-
pheten, die von euren Vorfahren umgebracht wurden. 48 Damit wollt ihr
zwar die toten Propheten ehren, doch ihr seid nicht viel besser als eure
Vorfahren; denn ihr habt die gleiche Gesinnung wie sie. Sie haben die
Propheten getotet, und ihr baut ihnen zum Schein grofiartige Denkmadler

und werdet wohl die Blutschuld eurer Vorfahren noch vollmachen.

49 Gott kennt euch und hat deshalb in seiner weisen Vorsehung an-
gekiindigt: Ich will meinem Volk Propheten und Apostel schicken. Aber
sie werden die einen téten und die anderen verfolgen! 50 Nun werdet ihr
also zur Rechenschaft gezogen fiir den Mord an allen Propheten, seit die

Welt besteht: 51 von Abel angefangen, bis hin zu Zacharias, den ihr zwi-

schen Brandopferaltar und Tempel ermordet habt. Ja, ich versichere

euch: Noch diese Generation wird die Strafe dafiir bekommen.

52 Wehe euch, ihr Schriftgelehrten! Denn durch eure Lehren verhin-
dert ihr, dafs die Menschen den Weg zur Wahrheit finden. Ihr selbst habt
den Weg in Gottes neue Welt nicht gefunden und ihr versperrt auch noch

allen, die hinein wollen, den Zugang.”

53/54 Die Pharisder und Schriftgelehrten waren wiitend. Von diesem
Augenblick an liefSen sie ihn nicht mehr aus den Augen und versuchten
alles, um ihn durch hinterhéltige Fragen in eine Falle zu locken und so

ein fiir allemal unschidlich zu machen.

Bitte lese zur Vorbereitung unten stehende Kommentare durch.

1. Ich lese die These

¢ Was kommt dir in den Sinn, wenn du die 1. These des aufstrebenden
Christentums horst?

2. Ich lese den Text

*  Welche Rolle spielen die Schriftgelehrten im Vergleich zu den Phari-
sdern? (siehe auch Kommentare)

* Aufwelche Weise versperren die Schriftgelehrten den Menschen den
Weg zur Wahrheit?

* Hatjene Generation die angekiindigte Strafe (V. 50-51) bekommen?

3. Der Text liest mich

* ,Jesus wird ungefdhrlich, wenn man ihn anbetet, aber unbequem,
wenn man ihn nachahmt.” (2. Kommentar) - Wie siehst du das?

*  Welche Menschen fallen dir ein, die wirklich Jesus nachfolgen und
aus seinem Geist konkret leben?

* Inwelchem Bereich kénnte ich von Jesus lernen, mich mehr nach sei-
nem Geist auszurichten?



Kommentare:
1. Kommentar zum Neuen Testament - William McDonald (livenet.ch)

11,45 Die "Gesetzesgelehrten" waren die Schriftgelehrten. Sie waren Experten auf dem
Gebiet der Auslegung und Erklérung des mosaischen Gesetzes. Doch ihre Fahigkeiten
beschrinkten sich darauf, anderen zu sagen, was sie zu tun hétten. Sie handelten selbst
jedoch nicht danach. Einer der Gesetzesgelehrten bemerkte die Scharfe der Worte Jesu
und erinnerte ihn daran, dass er, als er gegen die Phariséer redete, auch die Gesetzesge-
lehrten beleidigte.

11,46 Der Herr benutzte dies als Gelegenheit, auch einige der Siinden der Gesetzesge-
lehrten herauszustellen. In erster Linie bedriickten sie die Menschen mit allerlei gesetzli
chen "Lasten", doch halfen sie ihnen nicht beim Tragen dieser Lasten. Wie Kelly an-
merkt: "Sie waren bekannt fiir die Verachtung der Menschen, von denen sie sich rithmen
liessen."40) Viele ihrer Regeln waren reines Menschenwerk und beschéftigten sich mit
im Grunde unwichtigen Nebenséchlichkeiten.

11,47.48 Die Gesetzesgelehrten waren heuchlerische Morder. Sie gaben vor, die Prophe-
ten Gottes zu bewundern. Sie gingen sogar soweit, Denkmaler {iber den "Grabmalern der
Propheten" zu errichten. Dies war scheinbar ein echtes Zeichen ihres tiefen Respektes
vor den alttestamentlichen Propheten. Doch der Herr Jesus wusste es besser. Wahrend sie
sich dusserlich von ihren jiidischen Vorfahren distanzierten, die die Propheten "getdtet"
haben, folgten sie ihnen in Wahrheit auf dem Fusse. Wahrend sie "die Grabmaler der
Propheten" bauten, planten sie den Tod des grossten aller Propheten Gottes, ndmlich des
Herrn Jesus selbst. Und sie wiirden fortfahren, die treuen Propheten und Apostel Gottes
zu ermorden.

11,49 Wenn wir Vers 49 mit Matthaus 23,34 vergleichen, sehen wir, dass Jesus selbst "die
Weisheit Gottes" ist. Hier zitiert er "die Weisheit Gottes": "Ich werde Propheten und
Apostel zu ihnen senden." Im Matthdusevangelium zitiert Jesus nicht aus dem AT oder
aus einer anderen Quelle, sondern stellt es als eine eigene Aussage hin. (Siehe auch 1.
Korinther 1,30, wo von Christus als der Weisheit gesprochen wird.) Der Herr Jesus ver-
heisst, dass er "Propheten und Apostel" zu den Menschen seiner Generation "senden"
werde, und dass diese Menschen sie "téten und vertreiben" wiirden.

11,50.51 Er wiirde "von diesem Geschlecht ...das Blut aller" Sprecher Gottes fordern, an-
gefangen vom ersten Fall, der im AT verzeichnet ist, "dem Blut Abels", bis hin zum letz
ten Fall, "dem Blut Zacharias, der zwischen dem Altar und dem Haus umkam" (2. Chron
24,21). Das 2. Chronikbuch war das letzte Buch in der jiidischen Reihenfolge der Biicher
des AT. Deshalb erinnerte der Herr an die Skala der Mértyrer, als er Abel und Zacharias

erwéhnte. Als er diese Worte aussprach, wusste er genau, dass die zu seiner Zeit lebende
Generation ihn zum Tod am Kreuz verurteilen wiirde und so die Reihe der Verfolgungen
der Ménner Gottes zu einem schlimmen Hohepunkt fithren wiirden. Weil sie ihn ermor-
den wollten, wiirde "das Blut aller" vorhergehender Zeitalter tiber sie kommen.

11,52 Schliesslich beschuldigt der Herr Jesus die "Gesetzesgelehrten", dass sie "den
Schliissel der Erkenntnis weggenommen" hétten, d. h. dass sie den Menschen das Wort
Gottes vorenthalten hétten. Obwohl sie nach aussen hin sich zur Schrifttreue bekannten,
weigerten sie sich jedoch storrisch, den Einen anzunehmen, von dem die Schrift spricht,
und sie "hinderten" andere daran, zu Christus zu kommen. Sie wollten selbst nicht zu ihm
kommen und sie wollten auch nicht, dass andere ihn annahmen.

2. Kommentar: ChatGPT

Lukas 11,45-54 ist geradezu ein Schliisseltext, um die erste These des emergenten
Christentums biblisch zu begriinden — denn hier kritisiert Jesus eine Religion, die ihn
anerkennen konnte, ohne ihm zu folgen.

1. Kurz zum Text (Lk 11,45-54)

Jesus richtet scharfe Worte an die Gesetzeslehrer:

®  Sie belasten andere mit unertriglichen Forderungen, ohne selbst zu helfen.

®  Sie ehren die Propheten der Vergangenheit, verfolgen aber die Propheten der Ge-
genwart.

e  Sie haben den ,,Schliissel der Erkenntnis“ weggenommen:

L[]

,,Ihr selbst seid nicht hineingegangen und habt auch die am Hineingehen
gehindert. “ (V. 52)

Am Ende reagieren sie nicht mit Umkehr, sondern mit Feindseligkeit und Intrigen.
2. Zentrale Verbindung zur ersten These

Verehrung ohne Nachfolge ist moéglich — und gefahrlich

Die Gesetzeslehrer sind hochreligios:

®  Sie kennen die Schrift.

®  Sie ehren frithere Propheten.

Sie bewahren Traditionen.



Und doch stehen sie im radikalen Gegensatz zu dem, was Jesus lebt.
Genau hier setzt die erste These des emergenten Christentums an:

Man kann religios korrekt sein, Jesus respektieren, ihn zitieren — und trotzdem nicht
so leben, wie er lebt.

3. Jesus kritisiert nicht Glauben — sondern fehlende Inkarna-
tion

Jesus wirft den Gesetzeslehrern nicht vor, dass sie Gott ernst nehmen, sondern dass sie
Gott nicht so leben, wie sie ihn verkiinden:

e  Macht statt Dienst

e  Kontrolle statt Barmherzigkeit

*  Wissen statt Weisheit

®  Gesetz statt Leben

Das Problem ist nicht falsche Lehre, sondern fehlendes Vorbild.

Emergentes Christentum sagt genau das: Christsein beginnt nicht bei der richtigen An-
betung, sondern bei der richtigen Nachahmung.

4. ,Den Schlissel der Erkenntnis weggenommen*“ — Jesus
als gelebte Erkenntnis

Der ,,Schliissel der Erkenntnis* ist bei Lukas kein intellektuelles Wissen, sondern exis-
tentielles Verstehen:

Wie lebt man gerecht? Wie geht man mit Macht um? Wie begegnet man Schwachen?

Jesus ist dieser Schliissel — nicht primér als Dogma, sondern als verkorperte Weis-
heit.

Die Gesetzeslehrer:

e lehren iiber Gott,

®  aber zeigen nicht, wie Gott lebt.

Genau deshalb passt Lk 11,45-54 so gut zur These: Jesus ist Weg, nicht nur Ziel.
5. Propheten ehren — Propheten téten

Jesus sagt sinngemaf: Thr schmiickt die Graber der Propheten, aber ihr tut dasselbe wie
eure Viter.

Das ist eine bittere Diagnose religidser Systeme: Man kann spirituelle Helden vereh-
ren, solange sie tot sind — denn Tote fordern keine Verdnderung.

Emergentes Christentum erkennt hier ein Muster: Jesus wird ungeféhrlich, wenn man
ihn anbetet, aber unbequem, wenn man ihn nachahmt.

6. Warum dieser Text die erste These stitzt

Lk 11,45-54 zeigt:

e Jesus verlangt keine neue Frommigkeit, sondern eine neue Praxis.
¢  Er ruft nicht zuerst zur Anbetung auf, sondern zur Verantwortung.
*  Er misst Glaubwiirdigkeit am gelebten Leben, nicht am Bekenntnis.

Deshalb ldsst sich der Text so zusammenfassen: Wer Jesus nur verehrt, ohne seinen Le-
bensstil zu tibernehmen, wiederholt genau die Haltung, die Jesus hier verurteilt.

7. Zusammenfassung in einem Satz

Lukas 11,45-54 macht deutlich, warum emergentes Christentum sagt:

Jesus ist nicht zuerst ein Objekt religioser Verehrung, sondern ein Maflstab
menschlichen Lebens — und jede Religion, die das vergisst, stellt sich letztlich ge-
gen ihn.

3. Kommentar: Eugen Drewermann: Das Lukas-Evangelium. Patmos
Lk 11,45

Doch nun kommen den psychologisch Unwissenden die theologisch Wissenden zu
Hilfe: die Schriftgelehrten, die Hofideologen, die Theologen, Leute, die all ihre Gelehr-
samkeit und all ihre Intelligenz darauf verwenden, sich und der ganzen Welt den Nach-
weis zu erbringen, daf} ihre vorgegebenen Doktrinen mit vorgeblichen Beweisen sich er
hérten lieBen. Die «Pharisder» sind «nur» die treu Glaubigen; die «Schriftgelehrten»
aber sind die «Arrangeure» dieser Art von «Glaubeny. Ihre Einrede provoziert eine kate
gorische Verschiarfung in diesem Monolog der Abrechnung Jesu mit einer
«Religions»form, die Gott ermordet und den Menschen ihre Seele stiehlt: «Lehrer, mit
solchen Worten schméhst du auch uns!» (11,45)21 Aber ja, Thr Schriftgelehrten, gerade
Euch! Nur gut, daB Thr es hort und merkt!

Die folgenden drei Vorwiirfe, die Jesus gegen die Kaste der Schriftgelehrten rich-
tet, wéren erneut vertan, verstiinde man sie nur als eine zeitbedingte Kritik an gewissen
historischen Gegebenheiten, anstatt sie zu lesen als eine Kampfansage an die Mif3sténde,



die in jeder Religion zu gewirtigen sind, sobald in ihr ein Stand von «Schriftgelehrteny
sich tonangebend durchsetzt. Zum ersten: «ihr belastet die Menschen mit schwer zu tra-
genden Lasten, doch selber - mit einem eurer Finger (auch nur) riihrt ihr nicht an die Las
ten.» (11,46)22 Auch dieser Satz entstammt der Logienquelle, wie ein Vergleich mit dem
Matthius-Evangelium zeigt, nur ist er bei Lukas richtiger adressiert: eben nicht an die
Pharisder und Schriftgelehrten, wie in Mt 23,4, sondern ausschlieBlich und speziell an
diese Gruppe der Gotteserkldrer, - wirkliche «Pharisder» versuchen, jede Last zu tragen,
die man ihnen als «Gesetz» vorschreibt.

Nehmen wir zur Verdeutlichung in der Gegenwart nur die klerikale Oberschicht der
Kirche Roms. Kein Lebensbereich sollte seit dem nun fast 1000 Jahre geltenden Zoli-
batsgesetz den Priestern und Ordensleuten23 unter pépstlicher Herrschaft hermetisch
verschlossener sein als der Umgang mit der menschlichen Sexualitdt; doch in gerade die
ses Metier haben sie die ddmonische Doméne ihres Expertentums verlegt: Wie wird eine
Ehe geschlossen, wie - falls es gar nicht zu verhindern ist — wird sie geschieden? Wie
darf man als Mann und Frau zusammenkommen, und in welcher Form ist es - wieder:
wenn tiberhaupt - erlaubt, unerwiinschten «Kindersegen» zu verhiiten? Ab wann ist es
eine «schwere Siinde», sexuelle Gefiihle «freiwillig» hervorzurufen? Wie haben Men-
schen sich zu verhalten, die homosexuell sind? Auf all diese Fragen - und viele andere —
wissen aufs genaueste Antwort zu geben die zur Ehelosigkeit verpflichteten Priester der
romischen Kirche. Alle anderen, gemessen an diesen «Fachleuten», haben buchstéblich
fiir «Laien» zu gelten. Und warum wissen gerade in diesen Fragen der Sexualmoral so
gut Bescheid die Priester der katholischen Kirche? Nun eben, weil sie selbst von all den
Gesetzen, die sie da erlassen, kein einziges auf sich selber anzuwenden brauchen. Safe,
wie etwa in den Kirchen der Reformation, eine Gruppe von «Laien» im «Altestenrat» ei
ner Pfarrgemeinde, im «Presbyteriumy», und erliee auch nur einmal eine «Dienstanord-
nung», nach welcher der von ihnen bestellte Pastor sich zu richten hitte, — die Kirche
Roms sdhe die Welt untergehen, denn wirklich, die Welt solcher «Schriftgelehrten» gin-
ge unter.

Und weiter so, zum zweiten, - wieder ein zentraler Vorwurf gegen all den organi-
sierten «Geddchtniskult» einer Kirche der Jahresfeierlichkeiten, der Heilig- und der Se-
ligsprechungen: «ihr baut die Gedenkstitten der Propheten, eure Viter aber haben sie ge
totet. Drum, ... Uibereinstimmt ihr mit den Taten eurer Viter; denn diese toteten sie, ihr
aber baut!» (11,47-48)24 Im Matthius-Evangelium ist, wie zur Erklarung, noch einge-
fiigt: «(Ihr) sagt: Wiaren wir in den Tagen unserer Viter, wir wiirden nicht ihre Kompli-
zen am Blute der Propheten. Somit bezeugt ihr euch selber, da3 ihr S6hne von Prophe -
tenmordern seid.» (Mt 23,30-31)

Womoglich haben wir, die Christen in Deutschland, sogar besonderen Grund, Sétze

wie diese auf uns selber zu beziehen; denn die Gedenkbauten und die Gedéchtnisfeier-
lichkeiten zur Erinnerung und Mahnung insbesondere an die Verbrechen der Nationalso
zialisten an den deutschen und européischen Mitbiirgern jiidischer Herkunft oder an die
Opfer des Krieges vermehren sich gerade in den letzten zwei Jahrzehnten immer mehr:
Stralennamen, Erinnerungstafeln, Museen ... stets waltet die Vorstellung, dafl wir, hétten
wir in jenen Tagen gelebt, derartige Greueltaten nicht begangen hétten. Doch es ist so
einfach, etwas zu verurteilen, das von unseren «Vitern» veriibt wurde, und es ist eine
nicht unbedenkliche Vorgehensweise, sich ein eigenes gutes Gewissen zu schaffen, in-
dem man mit Abscheu hindeutet auf die gewissenlosen Handlungen vergangener Zeiten.
Um wirklich «Reue» zu zeigen, miiite man die Motive begreifen, die hinter den Untaten
damals standen, und man miifite den Nachweis erbringen, daB sie in der Gegenwart keine
Rolle mehr spielen. Doch anders, ganz anders verhélt es sich wirklich.

Alljahrlich zum Beispiel versucht eine Gruppe bei Paderborn unter dem Namen
«Blumen fiir Stukenbrock» Anfang August an die - man weif} es nicht - 30 000 oder 60
000 russischen Soldaten zu erinnern, die dort im sogenannten «Strafgefangenenlager»
nach 1941 unter elendesten Bedingungen zugrunde gegangen sind25. Damals, als es ge-
schah, fiihrte der Bischof der Ortskirche Reden {iber Menschen, die im bolschewisti-
schen Atheismus «unter das Niveau der Tiere gesunken seien»26, und gab damit der Na
ziideologie von den slawischen «Untermenschen» noch seinen theologischen Segen.
Daran freilich erinnert (sich) heute kaum jemand mehr in der Kirche von Paderborn. Die
alljahrliche Gedenkfeier in Stukenbrock wird denn auch vorwiegend besucht von Vertre
tern «linker» Gruppierungen; mitunter aber zeigt auch die Landesregierung Interesse an
dem «Gedenkeny, und dann 146t sie dort Reden halten des Inhalts, wir miiiten. verhin-
dern, dal3 derlei Unrecht je wieder geschehe, also, da3 wir weltweit notfalls mit militari-
schen Mitteln vorgehen miifiten gegen Gewalt und Unterdriickung.

Aus der Erinnerung an einen Krieg, der zwischen 20-25 Mio. Sowjetbiirgern das
Leben gekostet hat, soll und darf nicht werden eine Mahnung zu Abriistung und zur Be-
seitigung des Militirs, es soll daraus werden ein Motiv, genauso weiterzumachen wie
bisher, also nunmehr «Deutschland am Hindukusch zu verteidigen», — {iiberall dort,
wohlgemerkt, wo so sensible Fragen wie die nach politischen EinfluBsphéren und wirt-
schaftlich gesicherten Energieressourcen tangiert werden. Wir gedenken der Opfer ver-
gangener Kriegsverbrechen mithin nicht, um den Krieg aus der Welt zu schaffen, son-
dern um die alten Verhaltensgewohnheiten in neuer Kostiimierung fortsetzen zu kénnen.
Wohl, jeder weil: Das Téten von Menschen ist nicht das Retten von Menschen, doch
langst sind wir wieder dabei, das T6ten zu lernen wie einen Job, der zu tun ist wie andere
auch, ja, wir erleben gerade, wie die USA Privatfirmen wie «Blackwater», gefiihrt von
dem zum Katholizismus konvertierten Erik D. Prince (geb. 1969), als «Sicherheits-



dienstleister» verdingen, — Profikiller fiir einen Sold, der um ein Vielfaches hoher liegt
als der Salédr gewohnlicher Soldaten27. Und dieses Schldchterhandwerk reden wir dann
schon als Ubernahme von Verantwortung und als friedenschaffende MaBnahme.

Oder: Wir bedauern und verabscheuen die rassistische Fremdenfeindlichkeit der
Nazis, die Judenpogrome, die Mihandlungen der Sinti und Roma; wie aber verhalten
wir uns gegeniiber den Menschen, die auf der Flucht vor Hunger und Verfolgung derzeit
nach Europa zu gelangen suchen? Wir errichten nicht gerade, wie die USA an der Grenze
zu Mexiko, einen 1000 Meilen langen Zaun, versehen mit all den Vorkehrungen, die ihn
undurchdringlich machen sollen, — wir umgeben Europa vielmehr mit einem Schutz-
zaun aus Paragraphen und Gesetzen, die uns die {iblich gewordene «Abschiebepraxis»
als ganz legal, ja, als legitim hinstellen. Wir hétten damals anders gehandelt? Nicht, so-
lange wir der Vergangenheit gedenken, nur um mit bestem Gewissen die alten Fehler von
neuem zu begehen. Vor allem, man wird die Vergangenheit so lange nicht los, als man
sich davor schiitzt, die erschreckende Verfiihrbarkeit der Massenpsychologie im eigenen
Erleben sich bewufitzumachen. Koénnte ein faschistisches System in unserer heutigen po
litischen «Kultur» wirklich nicht mehr wiederkehren? Im Jahre 1967 setzte — wie zum
Gegenbeispiel - ein kalifornischer Lehrer eine Schulklasse einem beriihmt gewordenen
gruppendynamischen Experiment aus, das die Entstehungsbedingungen des Nationalso-
zialismus psychologisch simulieren sollte: das Gefiihl kollektiver Gefdhrdung, das
Selbstbild eines elitdiren Sendungsauftrags, das Empfinden, Teil einer absolut notwendi-
gen Auseinandersetzung zu sein und unter Einsatz aller Mittel ein (welt)bedeutendes Re
sultat erzwingen zu miissen, — all diese Faktoren machten die Schiiler zu Handlungen
bereit, in denen eine bestimmte Art von Idealismus sich auf charakteristische Weise mit
einer verbrecherisch zu nennenden Skrupellosigkeit mischte; unter der Regie von DEN-
NIS GANSEL (geb. 1973) wurde 2008 der Stoff in dem Film Die Welle aufgegriffen28.
Wir miiiten die Verbrechen der Vergangenheit betrachten als eine Moglichkeit der Ge-
genwart im eigenen Herzen, um sie hinter uns zu bringen. Was wirklich nottéte, wére die
Starkung des Individuellen, die Ausbildung des Personlichen, die Schérfung der Kritik-
fahigkeit gegeniiber dem Zwang zu «unbedingter» Solidaritdt und Kameradschaft, — et
was, dem unsere Mediengesellschaft nicht gerade giinstig gegentibersteht.

Doch, mag man sagen, alles das spielt sich ab vorwiegend im Raum der politischen
«Gedachtniskultur» und «Vergangenheitsbewéltigungy, nicht im Raum des Religiosen,
von dem in den Worten Jesu in Wahrheit die Rede geht. Nun denn, wie steht es um «die
Weisheit Gottes», die immer wieder «Propheten und Apostel» senden wird (11,49), nur
um von «dieser Gattung» Mensch (11,50) verfolgt und getdtet zu werden? Natiirlich sind
diese Formulierungen schon der Logienquelle als jene Form von Geschichtstheologie zu
betrachten, in welcher die frithe Kirche bereits im Markus-Evangelium die Geschichte

Israels als eine einzige Verweigerungsgeschichte interpretierte, — etwa in der Allegorie
von den Weinbergpachtern, die all die Knechte des Grundbesitzers verpriigeln, schanden
und téten (Mk 12,1-12); auch dort wird mit der Vernichtung jener ungetreuen Bauern ge
droht (Mk 12,9)29, so wie hier mit der Riickforderung all des vergossenen Blutes von
den Tagen Abels an bis hin zur Ermordung des Priestersohns Sacharja, den sie auf Befehl
des Konigs Joasch (802-787) steinigten (2 Chr 24,20.21). Doch besiecht man sich die
menschliche Geschichte und darinnen die Geschichte der Religionen {iberhaupt, - wann
je hatte sie sich anders dargestellt denn als eine endlose Fortsetzung des Brudermords an
«Abel»?

Was zum Beispiel ist es mit all den Menschen, die aus Gewissensgriinden den
Dienst in der Grodeutschen Wehrmacht verweigerten, wie - als einzige geschlossene
Gruppe — die Zeugen Jehovas, und lieber im Konzentrationslager umkamen, als in «un
bedingtem Gehorsam auf den deutschen Fiihrer» den unbedingten Friedenswillen des
Evangeliums zu verraten? Was ist es mit all denen, die unter Lebensgefahr desertierten,
um, soviel wie an ihnen lag, das Massenmorden zu verhindern? Keine der «christlichen»
Kirchen leistete seinerzeit ihnen Beistand; im Gegenteil: selbst noch danach, in den Ta-
gen der Wiederaufriistung der Bundesrepublik im Jahre 1956, bekam die katholische
Kirche es fertig zu erkldren, kein Katholik habe das Recht, sich auf sein Gewissen zu be
rufen und den Wehrdienst zu verweigern. Elf Jahre nach dem Zweiten Weltkrieg hatte
man schon wieder Tritt gefa3t; das wiederum hinderte dieselbe Kirche nicht, im Jahre
2007 einen aufrichtigen Mann wie FRANZ JAGERSTATTER (1907-1943) seligzuspre-
chen, der lieber in den Tod ging, als sich in das Massaker der Tétung von Hunderttausen
den von Menschen hineinziehen zu lassen30. Miifite nicht eine solche Kirche ein tiefes
Entsetzen dariiber empfinden, diesem ihrem «Gesandten» Gottes im entscheidenden Au
genblick nicht beigestanden, sondern an seiner Hinrichtung sich moralisch mitschuldig
gemacht zu haben? Miiflte sie nicht zumindest jetzt, {iber ein halbes Jahrhundert spéter,
denselben Mut aufbringen wie er und erkldren, da3 die heutigen Kriege, genau wie da-
mals, nicht fiir «Christus» oder fiir die «Freiheit», sondern um geostrategischer und ko
nomischer Ziele willen gefiihrt werden? So aber kaschiert man mit einem feierlichen
«Gedenken» nur die eigene Feigheit. - «Die Kirche», sagt einmal in GEORGES BER-
NANOS’ (1888-1948) Tagebuch eines Landpfarrers der Dekan von Blangermont, «er-
hebt nur eine sehr kleine Zahl von ausnahmehaften Gerechten zur Ehre der Altdre, und
zudem meist lange nach ihrem Tod, Gerechte, deren Lehre und heldisches Beispiel ... den
gemeinsamen Schatz der Gldaubigen ausmachen, wobei den Gldubigen aber, wie Sie
wohl beachten wollen, keineswegs gestattet ist, ohne Beaufsichtigung aus diesem Schatz
zu schopfen. Daraus folgt ..., daB3 jene bewundernswiirdigen Menschen den kostbaren
Weinen gleichen, die ganz langsam gut werden und dem Winzer sehr viel Miihe und Sor
ge bereiten, damit sie schlieBlich den Gaumen seiner Urenkel erfreuen.»31 So dhnlich ist



€sS.

Oder noch anders, noch herausfordernder gesagt mit Worten von ERICH FRIED
(1921-1988). Kein Staatsgast, der heute, wenn er Israel besucht, nicht pflichtgemaf nach
Yadwaschem (yad = Hand, Denkmal; schem « Name; zur Erinnerung der Opfer der
Schoa) gefiihrt wiirde, um der Verbrechen der Nazis zu gedenken. Man sollte meinen,
daB ein Staat, der zur Heimat vieler geworden ist, die den Greueln des NS-Regimes ent-
kommen konnten, sich geradewegs auszeichnete durch eine antirassistische und an den
Menschenrechten orientierte Politik. Doch wie jeder — spétestens an den Okkupations-
praktiken nach den Eroberungen des 6-Tage-Krieges von 1967 in den besetzten Paldsti-
nensergebieten - feststellen muB, ist das Gegenteil der Fall, und zwar derart brutal, dal3
der oOsterreichisch-jiidische Dichter und unbeirrbare Friedensfreund ERICH FRIED
schrieb:

«... Thr habt eure Toten verloren
denn eure Toten

das waren die Opfer der Morder

die Gerechten die Unterdriickten:
Die Machtlosen die Verfolgten

die ermordeten Widerstandskdmpfer
und ihre Kinder

das waren eure Toten.

Jetzt aber seid ihr Machtanbeter und Morder geworden
und werft Bomben auf eure Opfer wenn sie sich wehren
Thr vertreibt die Machtlosen aus ihren niederen Hiitten
Thr kommt rasselnd in rasenden Panzern

Ihr laBt Sprithgift

aus euren Flugzeugen regnen

nieder auf unsere Felder ...

Glaubt ihr denn eure Toten wiirden euch
wiedererkennen ...»32

Und ein drittes - ein Kardinalvorwurf gegen alle «akademische» Theologie:
«Wehe euch, den Gesetzeslehrern, denn beiseitegeschafft habt ihr den Schliissel der Er-
kenntnis. Thr selber seid nicht hineingekommen (sc. ins Kénigtum Gottes, d. V.), und die
hinein kommen wollen, habt ihr gehindert.» (11,52)33 — «Wehe ... euch, ... ihr schliefit
das Konigtum der Himmel vor den Menschen zuy, heif3t es, krasser noch, in Mt 23,13.
«Erkenntnis» Gottes - sie ist einzig mdglich in der personlichen Begegnung; doch genau
das verhindert, ja, verbietet eine «Theologie», die mit System alle Fragen des Existierens

umformt in Doktrinen des Dozierens, die den Faktor der Subjektivitit konsequent aus-
klammert zugunsten einer «Objektivitity, die nichts ist als der gruppendynamisch auf
dem kleinsten gemeinsamen Nenner ermittelte offiziose Konsens, die nicht darauf ange-
legt ist, personliche Entfaltung zu fordern, als vielmehr die Angleichung des Personli-
chen an das «Allgemeine» zu fordern.

Wohl den meisten, die heute «Theologie» studieren, wird es so ergehen wie jener
Religionspéddagogin, die nach acht Semestern vielfaltiger Vorlesungen, Seminare, Wo-
chenendveranstaltungen und Ubungen rundum erklirte, all die Sehnsucht und Begeiste-
rung endgiiltig verloren zu haben, die sie als Mddchen einmal im Herzen trug. «Im Grun
de weiB ich heute gar nicht mehr, woran ich glaube», klagte sie. «Gesehen habe ich, dal3
die Dozenten selber an nichts glauben. Sie erzéhlen, wie es zu der Vorstellung von Gott
gekommen sein konnte, doch Gott existiert nicht fiir sie selbst; sie sprechen vom Jen-
seitsglauben der Religionen und von dem «Osterereignis» Christi, aber in Wahrheit ken-
nen sie nur eine «Auferstehung ins Diesseits»; wenn ich Betriebswirtschaftslehre stu-
diert hétte wie meine Freundin, wiiite ich jetzt wenigstens irgendwie, was sich in diesem
Sinne «erhoffen» lieBe. Und das Schlimmste: Niemand scheint religios irgend etwas zu
vermissen; alles geht seinen Gang. Man macht seine Scheine, man tritt den Schuldienst
an, — wofiir? Wer will das schon wissen?»

Nicht anders als dieser Religionspddagogin widerfahrt es den Kirchenbesuchern. Wenn
sie jeden Sonntag, wie die katholische Kirche es unter Androhung einer «schweren
Siinde» immer noch vorschreibt, zur Messe kommen, werden sie im Verlauf vieler Jah-
re Hunderte von Predigten zu allen moglichen Themen des Kirchenjahres vernommen
haben, - und all das Reden, soviel steht fiir sie selbst fest und fiir jeden, der ihnen zu-
schaut, bleibt absolut wirkungslos. Es weckt keine Hoffnung, es trocknet keine Trinen,
es regt weder an noch regt es auf, es verbreitet ein Gefiihl lethargischer Langeweile -
FELLINIS Skelette, CANETTIS Totentanz im Status der «Verkiindigung». Am Ende
hat man Menschen, die Religion haben, ohne religiés zu sein, die von Gott reden, ohne
Thn zu beriihren oder von Thm ergriffen zu sein, die eine jenseitige Welt «bezeugen»
sollen, wahrend ihnen dieses «Jenseits» lediglich als eine Projektion der Unzufrieden-
heit mit einem Diesseits vorkommt, an dem zu leiden sie kraft ihrer eigenen gesell-
schaftlichen Wohlversorgtheit wohl kaum je Gefahr laufen.

Doch was erwartet man? Jede organisierte Religionsform muf3 die metaphysische Be-
unruhigung zu entschirfen trachten, die doch dazu gehort, ein Mensch zu sein. Die ele-
mentar aufbrechenden Fragen nach dem Sinn der ganzen ungeheuerlichen Veranstal-
tung, die wir das Leben nennen, das fiir jeden Fiihlenden unvermeidbare Leiden an der
unséglichen Qual und Quilerei des Daseins, die fiir jeden Denkenden stupende und
monstrdse Absurditit so vieler Schicksalsschldge, Note und Katastrophen im Raume



der Natur nicht anders als im Laufe der Geschichte - all das erstickt unter der goldge-
wirkten Decke der immer schon parat liegenden Fiirbitten, Spruchweisheiten, Glau-
bensbekenntnisse, Redensarten, Floskeln und Ausfliichte! Jede echte und ehrliche Be-
wegung des Geistes — eingefangen in dem Spinnwebenfallen dieser «Geistlicheny,
weggeschlossen hinter den Mauern von Gotteshéusern, die unter dem Vorwand, Gott
«présent» zu setzen, Ihn fernhalten von allem wirklichen Leben, versiechend in einem
priesterlichen Gottverhinderungssystem, das unter dem Anschein, zu «vermitteln» zwi-
schen Gott und den Menschen, in Wirklichkeit Gott «erortert» und «verortet» im Ver-
storenden, Zerstorenden, — im religios schlechterdings Ungehdrigen.

Man braucht gar nicht noch einmal all die Kontrollvorschriften, Zwinge, Abhidngigkei-
ten und Entfremdungen heraufzubeschworen, denen Jesus bei seinem Kampf gegen die
«Schriftgelehrten» auf Schritt und Tritt begegnen mufte; in unseren Tagen geniigt, be-
zogen auf das Kirchenchristentum, ein einziges Experimentum crucis: Man stelle nur
die Frage, was geschehen wiirde, wenn dieser Abschnitt aus dem Lukas-Evangelium
just einer solchen sonntéglichen Feiertagsgemeinde in die Ohren gepredigt wiirde?
Kein Stein mehr bliebe auf dem anderen! Da «zeugte» Gott selbst gegen diese Art von
«Gottesdienst», da «zeugte» Christus gegen diese Art von «Christentumy, da «zeugte»
Gottes «Weisheit» gegen diese Art von «Wissenschaft» und Gottgelehrsamkeit. Der
Pastor stiinde da als Scharlatan und Volksbetriiger, der Herr Dozent als eitler Geck im
Reiche Liliput, die Kirchendiener als genau die «Gattung» Mensch, gegen die Gott nun
aufsteht zum Gericht ... Doch eben diese Demaskierung, diese Depotenzierung, diese
Demolierung all der «getlinchten Gréber», all der «Erstplatzsitzer», all der lebenden
Sperrzéune auf dem Weg zum Konigtume Gottes das war und ist die Botschaft Jesu.
Was Wunder, daBl «die Schriftgelehrten und die Phariséer» nach dieser Rede Jesus
«furchtbar draufzuhabeny» beginnen und «ihm auf den Mund ... schauen bei

weiterem ..., um irgend etwas zu erjagen aus seinem Munde» (11,53.54)34!



	These 1: „Jesus ist eher ein Vorbild fürs Leben als ein Objekt der Anbetung” Frommer Schein
	Kommentare:
	1. Kurz zum Text (Lk 11,45–54)
	2. Zentrale Verbindung zur ersten These
	Verehrung ohne Nachfolge ist möglich – und gefährlich
	3. Jesus kritisiert nicht Glauben – sondern fehlende Inkarnation
	4. „Den Schlüssel der Erkenntnis weggenommen“ – Jesus als gelebte Erkenntnis
	5. Propheten ehren – Propheten töten
	6. Warum dieser Text die erste These stützt
	7. Zusammenfassung in einem Satz


