
Lectio Divina – Aufstrebendes Christentum 01 - Lk 11,45-50 (Kamm.)

These 1: „Jesus ist eher ein Vorbild fürs 

Leben als ein Objekt der Anbetung”

Frommer Schein

45 „Lehrer,” rief einer der Schriftgelehrten dazwischen, „damit be-

schimpfst du auch uns!”

46 „Ja, ich warne auch euch, ihr Schriftgelehrten!” erwiderte Jesus. 

„Ihr bürdet den Menschen unerträgliche Lasten auf, aber selbst rührt ihr 

sie mit keinem Finger an. 47 Wehe euch! Ihr baut Denkmäler für die Pro-

pheten, die von euren Vorfahren umgebracht wurden. 48 Damit wollt ihr 

zwar die toten Propheten ehren, doch ihr seid nicht viel besser als eure 

Vorfahren; denn ihr habt die gleiche Gesinnung wie sie. Sie haben die 

Propheten getötet, und ihr baut ihnen zum Schein großartige Denkmäler 

und werdet wohl die Blutschuld eurer Vorfahren noch vollmachen.

49 Gott kennt euch und hat deshalb in seiner weisen Vorsehung an-

gekündigt: Ich will meinem Volk Propheten und Apostel schicken. Aber 

sie werden die einen töten und die anderen verfolgen! 50 Nun werdet ihr 

also zur Rechenschaft gezogen für den Mord an allen Propheten, seit die 

Welt besteht: 51 von Abel angefangen, bis hin zu Zacharias, den ihr zwi-

schen Brandopferaltar  und Tempel  ermordet  habt.  Ja,  ich  versichere 

euch: Noch diese Generation wird die Strafe dafür bekommen.

52 Wehe euch, ihr Schriftgelehrten! Denn durch eure Lehren verhin-

dert ihr, daß die Menschen den Weg zur Wahrheit finden. Ihr selbst habt 

den Weg in Gottes neue Welt nicht gefunden und ihr versperrt auch noch 

allen, die hinein wollen, den Zugang.”

53/54 Die Pharisäer und Schriftgelehrten waren wütend. Von diesem 

Augenblick an ließen sie ihn nicht mehr aus den Augen und versuchten 

alles, um ihn durch hinterhältige Fragen in eine Falle zu locken und so 

ein für allemal unschädlich zu machen.

Bitte lese zur Vorbereitung unten stehende Kommentare durch.

1. Ich lese die These

 Was kommt dir in den Sinn, wenn du die 1. These des aufstrebenden 
Christentums hörst?

2. Ich lese den Text

 Welche Rolle spielen die Schriftgelehrten im Vergleich zu den Phari-
säern? (siehe auch Kommentare)

 Auf welche Weise versperren die Schriftgelehrten den Menschen den 
Weg zur Wahrheit?

 Hat jene Generation die angekündigte Strafe (V. 50-51) bekommen?

3. Der Text liest mich

 „Jesus wird ungefährlich, wenn man ihn anbetet, aber unbequem, 
wenn man ihn nachahmt.” (2. Kommentar) – Wie siehst du das?

 Welche Menschen fallen dir ein, die wirklich Jesus nachfolgen und 
aus seinem Geist konkret leben?

 In welchem Bereich könnte ich von Jesus lernen, mich mehr nach sei-
nem Geist auszurichten?



Kommentare:
1. Kommentar zum Neuen Testament - William McDonald (livenet.ch)

11,45 Die "Gesetzesgelehrten" waren die Schriftgelehrten. Sie waren Experten auf dem 
Gebiet der Auslegung und Erklärung des mosaischen Gesetzes. Doch ihre Fähigkeiten 
beschränkten sich darauf, anderen zu sagen, was sie zu tun hätten. Sie handelten selbst 
jedoch nicht danach. Einer der Gesetzesgelehrten bemerkte die Schärfe der Worte Jesu 
und erinnerte ihn daran, dass er, als er gegen die Pharisäer redete, auch die Gesetzesge-
lehrten beleidigte.

11,46 Der Herr benutzte dies als Gelegenheit, auch einige der Sünden der Gesetzesge-
lehrten herauszustellen. In erster Linie bedrückten sie die Menschen mit allerlei gesetzli
chen "Lasten", doch halfen sie ihnen nicht beim Tragen dieser Lasten. Wie Kelly an-
merkt: "Sie waren bekannt für die Verachtung der Menschen, von denen sie sich rühmen 
liessen."40) Viele ihrer Regeln waren reines Menschenwerk und beschäftigten sich mit 
im Grunde unwichtigen Nebensächlichkeiten.

11,47.48 Die Gesetzesgelehrten waren heuchlerische Mörder. Sie gaben vor, die Prophe-
ten Gottes zu bewundern. Sie gingen sogar soweit, Denkmäler über den "Grabmälern der 
Propheten" zu errichten. Dies war scheinbar ein echtes Zeichen ihres tiefen Respektes 
vor den alttestamentlichen Propheten. Doch der Herr Jesus wusste es besser. Während sie 
sich äusserlich von ihren jüdischen Vorfahren distanzierten, die die Propheten "getötet" 
haben, folgten sie ihnen in Wahrheit auf dem Fusse. Während sie "die Grabmäler der  
Propheten" bauten, planten sie den Tod des grössten aller Propheten Gottes, nämlich des 
Herrn Jesus selbst. Und sie würden fortfahren, die treuen Propheten und Apostel Gottes 
zu ermorden.

11,49 Wenn wir Vers 49 mit Matthäus 23,34 vergleichen, sehen wir, dass Jesus selbst "die 
Weisheit Gottes" ist. Hier zitiert er "die Weisheit Gottes": "Ich werde Propheten und 
Apostel zu ihnen senden." Im Matthäusevangelium zitiert Jesus nicht aus dem AT oder 
aus einer anderen Quelle, sondern stellt es als eine eigene Aussage hin. (Siehe auch 1. 
Korinther 1,30, wo von Christus als der Weisheit gesprochen wird.) Der Herr Jesus ver-
heisst, dass er "Propheten und Apostel" zu den Menschen seiner Generation "senden" 
werde, und dass diese Menschen sie "töten und vertreiben" würden.

11,50.51 Er würde "von diesem Geschlecht ...das Blut aller" Sprecher Gottes fordern, an-
gefangen vom ersten Fall, der im AT verzeichnet ist, "dem Blut Abels", bis hin zum letz
ten Fall, "dem Blut Zacharias, der zwischen dem Altar und dem Haus umkam" (2. Chron 
24,21). Das 2. Chronikbuch war das letzte Buch in der jüdischen Reihenfolge der Bücher 
des AT. Deshalb erinnerte der Herr an die Skala der Märtyrer, als er Abel und Zacharias 

erwähnte. Als er diese Worte aussprach, wusste er genau, dass die zu seiner Zeit lebende 
Generation ihn zum Tod am Kreuz verurteilen würde und so die Reihe der Verfolgungen 
der Männer Gottes zu einem schlimmen Höhepunkt führen würden. Weil sie ihn ermor-
den wollten, würde "das Blut aller" vorhergehender Zeitalter über sie kommen.

11,52  Schliesslich beschuldigt der Herr Jesus die "Gesetzesgelehrten", dass sie "den 
Schlüssel der Erkenntnis weggenommen" hätten, d. h. dass sie den Menschen das Wort 
Gottes vorenthalten hätten. Obwohl sie nach aussen hin sich zur Schrifttreue bekannten, 
weigerten sie sich jedoch störrisch, den Einen anzunehmen, von dem die Schrift spricht, 
und sie "hinderten" andere daran, zu Christus zu kommen. Sie wollten selbst nicht zu ihm 
kommen und sie wollten auch nicht, dass andere ihn annahmen.

2. Kommentar: ChatGPT

Lukas 11,45–54 ist geradezu ein Schlüsseltext, um die erste These des emergenten 
Christentums biblisch zu begründen – denn hier kritisiert Jesus eine Religion, die ihn 
anerkennen könnte, ohne ihm zu folgen.

1. Kurz zum Text (Lk 11,45–54)

Jesus richtet scharfe Worte an die Gesetzeslehrer:

 Sie belasten andere mit unerträglichen Forderungen, ohne selbst zu helfen.

 Sie ehren die Propheten der Vergangenheit, verfolgen aber die Propheten der Ge-
genwart.

 Sie haben den „Schlüssel der Erkenntnis“ weggenommen:

 „Ihr selbst seid nicht hineingegangen und habt auch die am Hineingehen 
gehindert.“ (V. 52)

Am Ende reagieren sie nicht mit Umkehr, sondern mit Feindseligkeit und Intrigen.

2. Zentrale Verbindung zur ersten These

Verehrung ohne Nachfolge ist möglich – und gefährlich

Die Gesetzeslehrer sind hochreligiös:

 Sie kennen die Schrift.

 Sie ehren frühere Propheten.

 Sie bewahren Traditionen.



Und doch stehen sie im radikalen Gegensatz zu dem, was Jesus lebt.

Genau hier setzt die erste These des emergenten Christentums an:

Man kann religiös korrekt sein, Jesus respektieren, ihn zitieren – und trotzdem nicht 
so leben, wie er lebt.

3. Jesus kritisiert nicht Glauben – sondern fehlende Inkarna-
tion

Jesus wirft den Gesetzeslehrern nicht vor, dass sie Gott ernst nehmen, sondern dass sie 
Gott nicht so leben, wie sie ihn verkünden:

 Macht statt Dienst

 Kontrolle statt Barmherzigkeit

 Wissen statt Weisheit

 Gesetz statt Leben

Das Problem ist nicht falsche Lehre, sondern fehlendes Vorbild.

Emergentes Christentum sagt genau das: Christsein beginnt nicht bei der richtigen An-
betung, sondern bei der richtigen Nachahmung.

4. „Den Schlüssel der Erkenntnis weggenommen“ – Jesus 
als gelebte Erkenntnis

Der „Schlüssel der Erkenntnis“ ist bei Lukas kein intellektuelles Wissen, sondern exis-
tentielles Verstehen:

Wie lebt man gerecht? Wie geht man mit Macht um? Wie begegnet man Schwachen?

Jesus ist dieser Schlüssel – nicht primär als Dogma, sondern als verkörperte Weis-
heit.

Die Gesetzeslehrer:

 lehren über Gott,

 aber zeigen nicht, wie Gott lebt.

Genau deshalb passt Lk 11,45–54 so gut zur These: Jesus ist Weg, nicht nur Ziel.

5. Propheten ehren – Propheten töten

Jesus sagt sinngemäß: Ihr schmückt die Gräber der Propheten, aber ihr tut dasselbe wie 
eure Väter.

Das ist eine bittere Diagnose religiöser Systeme: Man kann spirituelle Helden vereh-
ren, solange sie tot sind – denn Tote fordern keine Veränderung.

Emergentes Christentum erkennt hier ein Muster: Jesus wird ungefährlich, wenn man 
ihn anbetet, aber unbequem, wenn man ihn nachahmt.

6. Warum dieser Text die erste These stützt

Lk 11,45–54 zeigt:

 Jesus verlangt keine neue Frömmigkeit, sondern eine neue Praxis.

 Er ruft nicht zuerst zur Anbetung auf, sondern zur Verantwortung.

 Er misst Glaubwürdigkeit am gelebten Leben, nicht am Bekenntnis.

Deshalb lässt sich der Text so zusammenfassen: Wer Jesus nur verehrt, ohne seinen Le-
bensstil zu übernehmen, wiederholt genau die Haltung, die Jesus hier verurteilt.

7. Zusammenfassung in einem Satz

Lukas 11,45–54 macht deutlich, warum emergentes Christentum sagt:

Jesus ist nicht zuerst ein Objekt religiöser Verehrung, sondern ein Maßstab 
menschlichen Lebens – und jede Religion, die das vergisst, stellt sich letztlich ge-
gen ihn.

3. Kommentar: Eugen Drewermann: Das Lukas-Evangelium. Patmos

Lk 11,45

Doch nun kommen den psychologisch Unwissenden die theologisch Wissenden zu 
Hilfe: die Schriftgelehrten, die Hofideologen, die Theologen, Leute, die all ihre Gelehr-
samkeit und all ihre Intelligenz darauf verwenden, sich und der ganzen Welt den Nach-
weis zu erbringen, daß ihre vorgegebenen Doktrinen mit vorgeblichen Beweisen sich er
härten ließen. Die «Pharisäer» sind «nur» die treu Gläubigen; die «Schriftgelehrten» 
aber sind die «Arrangeure» dieser Art von «Glauben». Ihre Einrede provoziert eine kate
gorische  Verschärfung  in  diesem  Monolog  der  Abrechnung  Jesu  mit  einer 
«Religions»form, die Gott ermordet und den Menschen ihre Seele stiehlt: «Lehrer, mit 
solchen Worten schmähst du auch uns!» (11,45)21 Aber ja, Ihr Schriftgelehrten, gerade 
Euch! Nur gut, daß Ihr es hört und merkt!

Die folgenden drei Vorwürfe, die Jesus gegen die Kaste der Schriftgelehrten rich-
tet, wären erneut vertan, verstünde man sie nur als eine zeitbedingte Kritik an gewissen 
historischen Gegebenheiten, anstatt sie zu lesen als eine Kampfansage an die Mißstände, 



die in jeder Religion zu gewärtigen sind, sobald in ihr ein Stand von «Schriftgelehrten» 
sich tonangebend durchsetzt. Zum ersten: «ihr belastet die Menschen mit schwer zu tra-
genden Lasten, doch selber - mit einem eurer Finger (auch nur) rührt ihr nicht an die Las
ten.» (11,46)22 Auch dieser Satz entstammt der Logienquelle, wie ein Vergleich mit dem 
Matthäus-Evangelium zeigt, nur ist er bei Lukas richtiger adressiert: eben nicht an die 
Pharisäer und Schriftgelehrten, wie in Mt 23,4, sondern ausschließlich und speziell an 
diese Gruppe der Gotteserklärer, - wirkliche «Pharisäer» versuchen, jede Last zu tragen, 
die man ihnen als «Gesetz» vorschreibt.

Nehmen wir zur Verdeutlichung in der Gegenwart nur die klerikale Oberschicht der 
Kirche Roms. Kein Lebensbereich sollte seit dem nun fast 1000 Jahre geltenden Zöli -
batsgesetz den Priestern und Ordensleuten23 unter päpstlicher Herrschaft hermetisch 
verschlossener sein als der Umgang mit der menschlichen Sexualität; doch in gerade die
ses Metier haben sie die dämonische Domäne ihres Expertentums verlegt: Wie wird eine 
Ehe geschlossen, wie - falls es gar nicht zu verhindern ist — wird sie geschieden? Wie 
darf man als Mann und Frau zusammenkommen, und in welcher Form ist es - wieder: 
wenn überhaupt - erlaubt, unerwünschten «Kindersegen» zu verhüten? Ab wann ist es 
eine «schwere Sünde», sexuelle Gefühle «freiwillig» hervorzurufen? Wie haben Men-
schen sich zu verhalten, die homosexuell sind? Auf all diese Fragen - und viele andere — 
wissen aufs genaueste Antwort zu geben die zur Ehelosigkeit verpflichteten Priester der 
römischen Kirche. Alle anderen, gemessen an diesen «Fachleuten», haben buchstäblich 
für «Laien» zu gelten. Und warum wissen gerade in diesen Fragen der Sexualmoral so 
gut Bescheid die Priester der katholischen Kirche? Nun eben, weil sie selbst von all den 
Gesetzen, die sie da erlassen, kein einziges auf sich selber anzuwenden brauchen. Säße, 
wie etwa in den Kirchen der Reformation, eine Gruppe von «Laien» im «Ältestenrat» ei
ner Pfarrgemeinde, im «Presbyterium», und erließe auch nur einmal eine «Dienstanord-
nung», nach welcher der von ihnen bestellte Pastor sich zu richten hätte, — die Kirche  
Roms sähe die Welt untergehen, denn wirklich, die Welt solcher «Schriftgelehrten» gin-
ge unter.

Und weiter so, zum zweiten, - wieder ein zentraler Vorwurf gegen all den organi-
sierten «Gedächtniskult» einer Kirche der Jahresfeierlichkeiten, der Heilig- und der Se-
ligsprechungen: «ihr baut die Gedenkstätten der Propheten, eure Väter aber haben sie ge
tötet. Drum, ... übereinstimmt ihr mit den Taten eurer Väter; denn diese töteten sie, ihr 
aber baut!» (11,47-48)24 Im Matthäus-Evangelium ist, wie zur Erklärung, noch einge-
fügt: «(Ihr) sagt: Wären wir in den Tagen unserer Väter, wir würden nicht ihre Kompli-
zen am Blute der Propheten. Somit bezeugt ihr euch selber, daß ihr Söhne von Prophe-
tenmördern seid.» (Mt 23,30-31)

Womöglich haben wir, die Christen in Deutschland, sogar besonderen Grund, Sätze 

wie diese auf uns selber zu beziehen; denn die Gedenkbauten und die Gedächtnisfeier-
lichkeiten zur Erinnerung und Mahnung insbesondere an die Verbrechen der Nationalso
zialisten an den deutschen und europäischen Mitbürgern jüdischer Herkunft oder an die 
Opfer des Krieges vermehren sich gerade in den letzten zwei Jahrzehnten immer mehr: 
Straßennamen, Erinnerungstafeln, Museen ... stets waltet die Vorstellung, daß wir, hätten 
wir in jenen Tagen gelebt, derartige Greueltaten nicht begangen hätten. Doch es ist so 
einfach, etwas zu verurteilen, das von unseren «Vätern» verübt wurde, und es ist eine 
nicht unbedenkliche Vorgehensweise, sich ein eigenes gutes Gewissen zu schaffen, in-
dem man mit Abscheu hindeutet auf die gewissenlosen Handlungen vergangener Zeiten. 
Um wirklich «Reue» zu zeigen, müßte man die Motive begreifen, die hinter den Untaten 
damals standen, und man müßte den Nachweis erbringen, daß sie in der Gegenwart keine 
Rolle mehr spielen. Doch anders, ganz anders verhält es sich wirklich.

Alljährlich zum Beispiel versucht eine Gruppe bei Paderborn unter dem Namen 
«Blumen für Stukenbrock» Anfang August an die - man weiß es nicht - 30 000 oder 60 
000 russischen Soldaten zu erinnern, die dort im sogenannten «Strafgefangenenlager» 
nach 1941 unter elendesten Bedingungen zugrunde gegangen sind25. Damals, als es ge-
schah, führte der Bischof der Ortskirche Reden über Menschen, die im bolschewisti-
schen Atheismus «unter das Niveau der Tiere gesunken seien»26, und gab damit der Na
ziideologie von den slawischen «Untermenschen» noch seinen theologischen Segen. 
Daran freilich erinnert (sich) heute kaum jemand mehr in der Kirche von Paderborn. Die 
alljährliche Gedenkfeier in Stukenbrock wird denn auch vorwiegend besucht von Vertre
tern «linker» Gruppierungen; mitunter aber zeigt auch die Landesregierung Interesse an 
dem «Gedenken», und dann läßt sie dort Reden halten des Inhalts, wir müßten. verhin-
dern, daß derlei Unrecht je wieder geschehe, also, daß wir weltweit notfalls mit militäri-
schen Mitteln vorgehen müßten gegen Gewalt und Unterdrückung.

Aus der Erinnerung an einen Krieg, der zwischen 20-25 Mio. Sowjetbürgern das 
Leben gekostet hat, soll und darf nicht werden eine Mahnung zu Abrüstung und zur Be-
seitigung des Militärs, es soll daraus werden ein Motiv, genauso weiterzumachen wie 
bisher, also nunmehr «Deutschland am Hindukusch zu verteidigen», — überall dort, 
wohlgemerkt, wo so sensible Fragen wie die nach politischen Einflußsphären und wirt-
schaftlich gesicherten Energieressourcen tangiert werden. Wir gedenken der Opfer ver-
gangener Kriegsverbrechen mithin nicht, um den Krieg aus der Welt zu schaffen, son-
dern um die alten Verhaltensgewohnheiten in neuer Kostümierung fortsetzen zu können. 
Wohl, jeder weiß: Das Töten von Menschen ist nicht das Retten von Menschen, doch 
längst sind wir wieder dabei, das Töten zu lernen wie einen Job, der zu tun ist wie andere 
auch, ja, wir erleben gerade, wie die USA Privatfirmen wie «Blackwater», geführt von 
dem zum Katholizismus konvertierten Erik D. Prince (geb. 1969), als «Sicherheits-



dienstleister» verdingen, — Profikiller für einen Sold, der um ein Vielfaches höher liegt 
als der Salär gewöhnlicher Soldaten27. Und dieses Schlächterhandwerk reden wir dann 
schön als Übernahme von Verantwortung und als friedenschaffende Maßnahme.

Oder: Wir bedauern und verabscheuen die rassistische Fremdenfeindlichkeit der 
Nazis, die Judenpogrome, die Mißhandlungen der Sinti und Roma; wie aber verhalten 
wir uns gegenüber den Menschen, die auf der Flucht vor Hunger und Verfolgung derzeit 
nach Europa zu gelangen suchen? Wir errichten nicht gerade, wie die USA an der Grenze 
zu Mexiko, einen 1000 Meilen langen Zaun, versehen mit all den Vorkehrungen, die ihn 
undurchdringlich machen sollen, — wir umgeben Europa vielmehr mit einem Schutz-
zaun aus Paragraphen und Gesetzen, die uns die üblich gewordene «Abschiebepraxis» 
als ganz legal, ja, als legitim hinstellen. Wir hätten damals anders gehandelt? Nicht, so-
lange wir der Vergangenheit gedenken, nur um mit bestem Gewissen die alten Fehler von 
neuem zu begehen. Vor allem, man wird die Vergangenheit so lange nicht los, als man  
sich davor schützt, die erschreckende Verführbarkeit der Massenpsychologie im eigenen 
Erleben sich bewußtzumachen. Könnte ein faschistisches System in unserer heutigen po
litischen «Kultur» wirklich nicht mehr wiederkehren? Im Jahre 1967 setzte — wie zum 
Gegenbeispiel - ein kalifornischer Lehrer eine Schulklasse einem berühmt gewordenen 
gruppendynamischen Experiment aus, das die Entstehungsbedingungen des Nationalso-
zialismus  psychologisch  simulieren  sollte:  das  Gefühl  kollektiver  Gefährdung,  das 
Selbstbild eines elitären Sendungsauftrags, das Empfinden, Teil einer absolut notwendi-
gen Auseinandersetzung zu sein und unter Einsatz aller Mittel ein (welt)bedeutendes Re
sultat erzwingen zu müssen, — all diese Faktoren machten die Schüler zu Handlungen 
bereit, in denen eine bestimmte Art von Idealismus sich auf charakteristische Weise mit 
einer verbrecherisch zu nennenden Skrupellosigkeit mischte; unter der Regie von DEN-
NIS GANSEL (geb. 1973) wurde 2008 der Stoff in dem Film Die Welle aufgegriffen28. 
Wir müßten die Verbrechen der Vergangenheit betrachten als eine Möglichkeit der Ge-
genwart im eigenen Herzen, um sie hinter uns zu bringen. Was wirklich nottäte, wäre die 
Stärkung des Individuellen, die Ausbildung des Persönlichen, die Schärfung der Kritik-
fähigkeit gegenüber dem Zwang zu «unbedingter» Solidarität und Kameradschaft, — et
was, dem unsere Mediengesellschaft nicht gerade günstig gegenübersteht.

Doch, mag man sagen, alles das spielt sich ab vorwiegend im Raum der politischen 
«Gedächtniskultur» und «Vergangenheitsbewältigung», nicht im Raum des Religiösen, 
von dem in den Worten Jesu in Wahrheit die Rede geht. Nun denn, wie steht es um «die 
Weisheit Gottes», die immer wieder «Propheten und Apostel» senden wird (11,49), nur 
um von «dieser Gattung» Mensch (11,50) verfolgt und getötet zu werden? Natürlich sind 
diese Formulierungen schon der Logienquelle als jene Form von Geschichtstheologie zu 
betrachten, in welcher die frühe Kirche bereits im Markus-Evangelium die Geschichte 

Israels als eine einzige Verweigerungsgeschichte interpretierte, — etwa in der Allegorie 
von den Weinbergpächtern, die all die Knechte des Grundbesitzers verprügeln, schänden 
und töten (Mk 12,1-12); auch dort wird mit der Vernichtung jener ungetreuen Bauern ge
droht (Mk 12,9)29, so wie hier mit der Rückforderung all des vergossenen Blutes von 
den Tagen Abels an bis hin zur Ermordung des Priestersohns Sacharja, den sie auf Befehl 
des Königs Joasch (802-787) steinigten (2 Chr 24,20.21). Doch besieht man sich die 
menschliche Geschichte und darinnen die Geschichte der Religionen überhaupt, - wann 
je hätte sie sich anders dargestellt denn als eine endlose Fortsetzung des Brudermords an 
«Abel»?

Was zum Beispiel ist es mit all den Menschen, die aus Gewissensgründen den 
Dienst in der Großdeutschen Wehrmacht verweigerten, wie - als einzige geschlossene 
Gruppe — die Zeugen Jehovas, und lieber im Konzentrationslager umkamen, als in «un
bedingtem Gehorsam auf den deutschen Führer» den unbedingten Friedenswillen des 
Evangeliums zu verraten? Was ist es mit all denen, die unter Lebensgefahr desertierten, 
um, soviel wie an ihnen lag, das Massenmorden zu verhindern? Keine der «christlichen» 
Kirchen leistete seinerzeit ihnen Beistand; im Gegenteil: selbst noch danach, in den Ta-
gen der Wiederaufrüstung der Bundesrepublik im Jahre 1956, bekam die katholische 
Kirche es fertig zu erklären, kein Katholik habe das Recht, sich auf sein Gewissen zu be
rufen und den Wehrdienst zu verweigern. Elf Jahre nach dem Zweiten Weltkrieg hatte 
man schon wieder Tritt gefaßt; das wiederum hinderte dieselbe Kirche nicht, im Jahre 
2007 einen aufrichtigen Mann wie FRANZ JÄGERSTATTER (1907-1943) seligzuspre-
chen, der lieber in den Tod ging, als sich in das Massaker der Tötung von Hunderttausen
den von Menschen hineinziehen zu lassen30. Müßte nicht eine solche Kirche ein tiefes 
Entsetzen darüber empfinden, diesem ihrem «Gesandten» Gottes im entscheidenden Au
genblick nicht beigestanden, sondern an seiner Hinrichtung sich moralisch mitschuldig 
gemacht zu haben? Müßte sie nicht zumindest jetzt, über ein halbes Jahrhundert später, 
denselben Mut aufbringen wie er und erklären, daß die heutigen Kriege, genau wie da-
mals, nicht für «Christus» oder für die «Freiheit», sondern um geostrategischer und öko
nomischer Ziele willen geführt werden? So aber kaschiert man mit einem feierlichen 
«Gedenken» nur die eigene Feigheit. - «Die Kirche», sagt einmal in GEORGES BER-
NANOS’ (1888-1948) Tagebuch eines Landpfarrers der Dekan von Blangermont, «er-
hebt nur eine sehr kleine Zahl von ausnahmehaften Gerechten zur Ehre der Altäre, und 
zudem meist lange nach ihrem Tod, Gerechte, deren Lehre und heldisches Beispiel ... den 
gemeinsamen Schatz der Gläubigen ausmachen, wobei den Gläubigen aber, wie Sie 
wohl beachten wollen, keineswegs gestattet ist, ohne Beaufsichtigung aus diesem Schatz 
zu schöpfen. Daraus folgt ..., daß jene bewundernswürdigen Menschen den kostbaren 
Weinen gleichen, die ganz langsam gut werden und dem Winzer sehr viel Mühe und Sor
ge bereiten, damit sie schließlich den Gaumen seiner Urenkel erfreuen.»31 So ähnlich ist 



es.

Oder noch anders, noch herausfordernder gesagt mit Worten von ERICH FRIED 
(1921-1988). Kein Staatsgast, der heute, wenn er Israel besucht, nicht pflichtgemäß nach 
Yadwaschem (yad = Hand, Denkmal; schem « Name; zur Erinnerung der Opfer der 
Schoa) geführt würde, um der Verbrechen der Nazis zu gedenken. Man sollte meinen, 
daß ein Staat, der zur Heimat vieler geworden ist, die den Greueln des NS-Regimes ent-
kommen konnten, sich geradewegs auszeichnete durch eine antirassistische und an den 
Menschenrechten orientierte Politik. Doch wie jeder — spätestens an den Okkupations-
praktiken nach den Eroberungen des 6-Tage-Krieges von 1967 in den besetzten Palästi-
nensergebieten - feststellen muß, ist das Gegenteil der Fall, und zwar derart brutal, daß 
der  österreichisch-jüdische  Dichter  und  unbeirrbare  Friedensfreund  ERICH FRIED 
schrieb: 

«... Ihr habt eure Toten verloren 
denn eure Toten
das waren die Opfer der Mörder 
die Gerechten die Unterdrückten: 
Die Machtlosen die Verfolgten
die ermordeten Widerstandskämpfer 
und ihre Kinder
das waren eure Toten.

Jetzt aber seid ihr Machtanbeter und Mörder geworden 
und werft Bomben auf eure Opfer wenn sie sich wehren 
Ihr vertreibt die Machtlosen aus ihren niederen Hütten 
Ihr kommt rasselnd in rasenden Panzern
Ihr laßt Sprühgift 
aus euren Flugzeugen regnen
nieder auf unsere Felder ...
Glaubt ihr denn eure Toten würden euch 
wiedererkennen ...»32 

Und ein  drittes -  ein  Kardinalvorwurf  gegen  alle  «akademische»  Theologie: 
«Wehe euch, den Gesetzeslehrern, denn beiseitegeschafft habt ihr den Schlüssel der Er-
kenntnis. Ihr selber seid nicht hineingekommen (sc. ins Königtum Gottes, d. V.), und die 
hinein kommen wollen, habt ihr gehindert.» (11,52)33 — «Wehe ... euch, ... ihr schließt 
das Königtum der Himmel vor den Menschen zu», heißt es, krasser noch, in Mt 23,13. 
«Erkenntnis» Gottes - sie ist einzig möglich in der persönlichen Begegnung; doch genau 
das verhindert, ja, verbietet eine «Theologie», die mit System alle Fragen des Existierens 

umformt in Doktrinen des Dozierens, die den Faktor der Subjektivität konsequent aus-
klammert zugunsten einer «Objektivität», die nichts ist als der gruppendynamisch auf 
dem kleinsten gemeinsamen Nenner ermittelte offiziöse Konsens, die nicht darauf ange-
legt ist, persönliche Entfaltung zu fördern, als vielmehr die Angleichung des Persönli-
chen an das «Allgemeine» zu fordern.

Wohl den meisten, die heute «Theologie» studieren, wird es so ergehen wie jener 
Religionspädagogin, die nach acht Semestern vielfältiger Vorlesungen, Seminare, Wo-
chenendveranstaltungen und Übungen rundum erklärte, all die Sehnsucht und Begeiste-
rung endgültig verloren zu haben, die sie als Mädchen einmal im Herzen trug. «Im Grun
de weiß ich heute gar nicht mehr, woran ich glaube», klagte sie. «Gesehen habe ich, daß 
die Dozenten selber an nichts glauben. Sie erzählen, wie es zu der Vorstellung von Gott 
gekommen sein könnte, doch Gott existiert nicht für sie selbst; sie sprechen vom Jen-
seitsglauben der Religionen und von dem «Osterereignis» Christi, aber in Wahrheit ken-
nen sie nur eine «Auferstehung ins Diesseits»; wenn ich Betriebswirtschaftslehre stu-
diert hätte wie meine Freundin, wüßte ich jetzt wenigstens irgendwie, was sich in diesem 
Sinne «erhoffen» ließe. Und das Schlimmste: Niemand scheint religiös irgend etwas zu 
vermissen; alles geht seinen Gang. Man macht seine Scheine, man tritt den Schuldienst 
an, — wofür? Wer will das schon wissen?»

Nicht anders als dieser Religionspädagogin widerfährt es den Kirchenbesuchern. Wenn 
sie jeden Sonntag, wie die katholische Kirche es unter Androhung einer «schweren 
Sünde» immer noch vorschreibt, zur Messe kommen, werden sie im Verlauf vieler Jah-
re Hunderte von Predigten zu allen möglichen Themen des Kirchenjahres vernommen 
haben, - und all das Reden, soviel steht für sie selbst fest und für jeden, der ihnen zu-
schaut, bleibt absolut wirkungslos. Es weckt keine Hoffnung, es trocknet keine Tränen, 
es regt weder an noch regt es auf, es verbreitet ein Gefühl lethargischer Langeweile - 
FELLINIS Skelette, CANETTIS Totentanz im Status der «Verkündigung». Am Ende 
hat man Menschen, die Religion haben, ohne religiös zu sein, die von Gott reden, ohne 
Ihn zu berühren oder von Ihm ergriffen zu sein, die eine jenseitige Welt «bezeugen» 
sollen, während ihnen dieses «Jenseits» lediglich als eine Projektion der Unzufrieden-
heit mit einem Diesseits vorkommt, an dem zu leiden sie kraft ihrer eigenen gesell-
schaftlichen Wohlversorgtheit wohl kaum je Gefahr laufen.
Doch was erwartet man? Jede organisierte Religionsform muß die metaphysische Be-
unruhigung zu entschärfen trachten, die doch dazu gehört, ein Mensch zu sein. Die ele-
mentar aufbrechenden Fragen nach dem Sinn der ganzen ungeheuerlichen Veranstal-
tung, die wir das Leben nennen, das für jeden Fühlenden unvermeidbare Leiden an der 
unsäglichen Qual und Quälerei des Daseins, die für jeden Denkenden stupende und 
monströse Absurdität so vieler Schicksalsschläge, Nöte und Katastrophen im Raume 



der Natur nicht anders als im Laufe der Geschichte - all das erstickt unter der goldge-
wirkten Decke der immer schon parat liegenden Fürbitten, Spruchweisheiten, Glau-
bensbekenntnisse, Redensarten, Floskeln und Ausflüchte! Jede echte und ehrliche Be-
wegung des Geistes — eingefangen in dem Spinnwebenfallen dieser «Geistlichen», 
weggeschlossen hinter den Mauern von Gotteshäusern, die unter dem Vorwand, Gott 
«präsent» zu setzen, Ihn fernhalten von allem wirklichen Leben, versiechend in einem 
priesterlichen Gottverhinderungssystem, das unter dem Anschein, zu «vermitteln» zwi-
schen Gott und den Menschen, in Wirklichkeit Gott «erörtert» und «verortet» im Ver-
störenden, Zerstörenden, — im religiös schlechterdings Ungehörigen.
Man braucht gar nicht noch einmal all die Kontrollvorschriften, Zwänge, Abhängigkei-
ten und Entfremdungen heraufzubeschwören, denen Jesus bei seinem Kampf gegen die 
«Schriftgelehrten» auf Schritt und Tritt begegnen mußte; in unseren Tagen genügt, be-
zogen auf das Kirchenchristentum, ein einziges Experimentum crucis: Man stelle nur 
die Frage, was geschehen würde, wenn dieser Abschnitt aus dem Lukas-Evangelium 
just einer solchen sonntäglichen Feiertagsgemeinde in die Ohren gepredigt würde? 
Kein Stein mehr bliebe auf dem anderen! Da «zeugte» Gott selbst gegen diese Art von 
«Gottesdienst», da «zeugte» Christus gegen diese Art von «Christentum», da «zeugte» 
Gottes «Weisheit» gegen diese Art von «Wissenschaft» und Gottgelehrsamkeit. Der 
Pastor stünde da als Scharlatan und Volksbetrüger, der Herr Dozent als eitler Geck im 
Reiche Liliput, die Kirchendiener als genau die «Gattung» Mensch, gegen die Gott nun 
aufsteht zum Gericht ... Doch eben diese Demaskierung, diese Depotenzierung, diese 
Demolierung all der «getünchten Gräber», all der «Erstplatzsitzer», all der lebenden 
Sperrzäune auf dem Weg zum Königtume Gottes das war und ist die Botschaft Jesu.
Was Wunder, daß «die Schriftgelehrten und die Pharisäer» nach dieser Rede Jesus 
«furchtbar draufzuhaben» beginnen und «ihm auf den Mund … schauen bei 
weiterem ..., um irgend etwas zu erjagen aus seinem Munde» (11,53.54)34!


	These 1: „Jesus ist eher ein Vorbild fürs Leben als ein Objekt der Anbetung” Frommer Schein
	Kommentare:
	1. Kurz zum Text (Lk 11,45–54)
	2. Zentrale Verbindung zur ersten These
	Verehrung ohne Nachfolge ist möglich – und gefährlich
	3. Jesus kritisiert nicht Glauben – sondern fehlende Inkarnation
	4. „Den Schlüssel der Erkenntnis weggenommen“ – Jesus als gelebte Erkenntnis
	5. Propheten ehren – Propheten töten
	6. Warum dieser Text die erste These stützt
	7. Zusammenfassung in einem Satz


